Note omiletiche per la veglia per le vittime del’omofobia
2017 di Jonathan Terino

‘Benedite quelli che vi perseguitano. Benedite e non maledite”. Romani 12,14

Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a presentare i vostri corpi in
sacrificio vivente, santo, gradito a Dio; questo € il vostro culto spirituale. Non
conformatevi a questo mondo, ma siate trasformati mediante il rinnovamento della
vostra mente, affinché conosciate per esperienza quale sia la volonta di Dio, la
buona, gradita e perfetta volonta.

Per la grazia che mi é stata concessa, dico quindi a ciascuno di voi che non abbia di
sé un concetto piu alto di quello che deve avere, ma abbia di sé un concetto sobrio,
secondo la misura di fede che Dio ha assegnata a ciascuno. Poiché, come in un solo
corpo abbiamo molte membra e tutte le membra non hanno una medesima funzione,
cosi noi, che siamo molti, siamo un solo corpo in Cristo, e, individualmente, siamo
membra l'uno dell'altro. Avendo pertanto doni differenti secondo la grazia che ci
stata concessa, se abbiamo dono di profezia, profetizziamo conformemente alla fede;
se di ministero, attendiamo al ministero; se d'insegnamento, all'insegnare; se di
esortazione, all'esortare; chi da, dia con semplicita; chi presiede, lo faccia con
diligenza; chi fa opere di misericordia, le faccia con gioia.

L'amore sia senza ipocrisia. Aborrite il male e attenetevi fermamente al bene.
Quanto all'amore fraterno, siate pieni di affetto gli uni per gli altri. Quanto all'onore,
fate a gara nel rendervelo reciprocamente. Quanto allo zelo, non siate pigri; siate
ferventi nello spirito, servite il Signore; siate allegri nella speranza, pazienti nella
tribolazione, perseveranti nella preghiera, provvedendo alle necessita dei santi,
esercitando con premura l'ospitalita.

Benedite quelli che vi perseguitano. Benedite e non maledite. Rallegratevi con
quelli che sono allegri; piangete con quelli che piangono. Abbiate tra di voi un
medesimo sentimento. Non aspirate alle cose alte, ma lasciatevi attrarre dalle umili.
Non vi stimate saggi da voi stessi.

Non rendete a nessuno male per male. Impegnatevi a fare il bene davanti a tutti
gli uomini. Se e possibile, per quanto dipende da voi, vivete in pace con tutti gli
uomini. Non fate le vostre vendette, miei cari, ma cedete il posto all'ira di Dio; poiché
sta scritto: «A me la vendetta; io daro la retribuzione», dice il Signore. Anzi, «se il tuo
nemico ha fame, dagli da mangiare; se ha sete, dagli da bere; poiché, facendo cosi,
tu radunerai dei carboni accesi sul suo capo». Non lasciarti vincere dal male, ma
vinci il male con il bene.

Il contesto di questo testo scelto per la veglia per le vittime del’omofobia
e limperativo del secondo versetto del capitolo 12 della lettera. Siamo
innanzitutto esortati a presentare il corpo in sacrificio vivente — che ¢é il nostro
culto ragionevole. Alla luce delle “misericordie di Dio” (v.1), offriamo la totalita



del nostro essere nella sua corporeita a Dio, e questo € il nostro “culto logico”,
perché deriva da una presa di coscienza intelligente, dalla consapevolezza di
essere stati amati da Dio.

Le esortazioni dei versetti 3 a 21 e la loro conseguente attualizzazione
nella concretezza del sacrificio vivente scaturiscono dalla trasformazione in
atto sul piano della nostra mente rinnovata. Siamo invitati a non conformarci
alle strutture di pensiero dominanti, a non obbedire allo schema scontato e
imposto da questo mondo. In particolare, una mente rinnovata e orientata
contro corrente non accetta di assimilare 'omofobia e la transfobia come un
dato scontato della convivenza umana.

L’etica dei credenti scaturisce dal rinnovamento critico della mente, che,
essendo partecipe della mente di Cristo, non si lascia sottoporre all’'uniformita
del pregiudizio e del consenso ereditato dalle strutture inique, per quanto
plausibili alla societa - laica o religiosa che sia.

Questo cammino controvento ed in salita costituisce una sfida alle
strutture del vecchio ordine di morte e di peccato destinate a scomparire. Se i
credenti si pongono in relazione critica nei confronti dell’ordine sociale dei
“valori” (quello religioso incluso), non & perché assumono i toni superiori del
giudice. Respingono la violenza materiale o verbale per evidenziare la loro
istanza profetica, ma non si trattengono dal dire la verita sul piano sociale ed
esistenziale: la verita su sé stessi e sulla realta complessa delle relazioni
umane.

Benedire € un atto che scaturisce dall’'integrita ed autenticita del
benedicente, un processo dove chi benedice sa di essere stato benedetto o
benedetta da Dio proprio nella sua identita e nel suo orientamento profondo.
Per parafrasare la dichiarazione dell’Apostolo Giovanni, “Noi amiamo perché
egli ci ha amati per primo” (1Gv 4,19), potremmo dire: “Noi benediciamo
perché Egli ci ha benedetti per primo”. Anche quando la benedizione &
pronunciata da esseri umani, bisogna tener presente che si tratta pur sempre
di benedizione divina.

Chi benedice é in comunione con il Dio di ogni benedizione: si tratta di
una coscienza non piu divisa e non piu sotto condanna che pronuncia la
benedizione. Chi benedice & un cuore grato che gioisce della propria
sessualita e che loda Dio per la relazione di fedelta che gli & dato vivere
secondo il proprio orientamento sessuale. Nel chiamare e benedire
determinate persone come Abramo, affidando loro una missione, Dio le lega
a Sé in modo tutto particolare.



E bene stabilire con chiarezza che il benedicente non & un perdente
che cede di fronte al pregiudizio e alla prepotenza o, in maniera piu sottile, al
paternalismo del persecutore. Chi maledice € prigioniero di sé, minacciato dal
vecchio schema di questo mondo destinato a scomparire. Chi maledice non
si accetta fino in fondo, ma assimila la maledizione esterna dei suoi detrattori
e la restituisce insieme alla paura e all’auto-giustificazione. Chi, come
Abramo, ¢ giustificato da Dio per grazia mediante la fede riceve e riflette la
benedizione dall’Alto e la trasmette con franchezza e nella verita.

La Comunita dei credenti € chiamata a condurre una resistenza radicale e
non violenta, motivata dall’amore “senza ipocrisia” (v.9). L’ipocrisia emerge
dovunque gli oppressori e le vittime ignorano le rispettive situazioni di
ingiustizia sia inflitta che subita, che si tratti di violenza agita dai maschi o
ricevuta dalla donna, di pregiudizio raziale accolto dagli oppressi o
perpetuato implicitamente dagli oppressori; l'ipocrisia inquina la ricerca di
giustizia quando la vittima rimuove il dolore e la rabbia provocati dalla
prevaricazione e dalla violenza di aggressori ritenuti normali; l'ipocrisia
accetta per amore di pace e di conformismo la “normalita”, subisce
passivamente 'uso improprio e paternalistico, se non oltraggioso, del
linguaggio riferito all’etnicita, al genere, all’orientamento o al transgender.

Tragicamente i persecutori possono essere altri cristiani che, immersi nel
pregiudizio sociale, prima che in un’esegesi letteralista e approssimativa della
Bibbia, si arrogano il diritto di dire che I'orientamento omosessuale non sia un
dono venuto da Dio, ma nella migliore delle ipotesi, un terribile sbaglio, e
nella peggiore, una perversione e un’offesa, rispetto all’eterosessualita.
Questi altri cristiani stigmatizzano la persona omosessuale in quanto
definiscono il desiderio, la relazione e I'atto omosessuale in sé e per sé come
peccato e vorrebbero negare a chi vive una relazione omosessuale l'accesso
ai doni e ai mezzi della grazia, in base al proprio giudizio, secondo cui chi
gode di una relazione omoaffettiva soprattutto serena e priva di sensi di colpa
non puo avere una relazione autentica con Cristo.

Come per tutta la terminologia ebraica, il significato di benedire
concreto, per cui associamo a questo atto “berakah”la consapevolezza che
si tratta di “parola efficace”, che diventa tridimensionale, entra nella storia e
nella corporeita. Qui sta la nostra capacita di benedire: avendo trovato le
benedizioni di Dio riversate sulla nostra vita e nei nostri corpi, e avendo
riconosciuto Dio come sorgente di ogni bene, non possiamo non condividere
queste benedizioni con i nostri detrattori, a partire dalla fermezza con cui
manterremo elevata la consapevolezza della nostra dignita in Cristo.



L’amore benedicente ci spingera a ricercare una pedagogia che possa
aprire un varco tra le porte blindate del pregiudizio, come il Signore ha fatto
nei confronti del suo popolo miope e ripiegato su di sé. Infatti i detrattori e i
persecutori sono persone incompiute, imprigionate, che fanno della propria
anima incatenata alla paura il criterio della verita. |l processo pedagogico
scaturente dalla benedizione sara lungo. Dio ci vuole portare sempre ad una
conversione, ad un cambiamento di cuore, cioé ad una trasformazione nel
modo di pensare. Infatti, nell’atto di benedire, veniamo noi stessi rinnovati e
trasformati. Entriamo in solidarieta con la fragilita e instabilita della mente
umana che caratterizza i detrattori e i violenti.

Il Dio che "ha suscitato il suo Servitore e I'ha mandato per benedirvi"
(Atti 3,26) ci invita a benedire, anche se come il nostro Signore, saremo
avviati alla croce. La nostra benedizione scaturisce da Colui che é stato fatto
maledizione per noi (Galati 3,13). La benedizione non € senza croce, la croce
non & senza benedizioni.

Quando ci riconciliamo con il fatto che siamo quello che Dio vuole che siamo,
ci troviamo davanti ad un comandamento: “Benedite ...” Dio ci riconosce un
potere che raramente vediamo dentro di noi — quello di benedire o di
maledire. Per quanto sia spesso una tentazione quella di maledire, non &
questa l'autorita di cui siamo investiti, € non € per maledire che ci mettiamo
alla sequela di Gesu. E significativo che I'ultimo atto di Gesu sulla terra, che
riassume tutta la sua opera come re-servo, sia stato un gesto di benedizione:
«... mentre li benediceva, si diparti da loro» (Luca 24, 51). Il Cristo asceso al
Padre continua questo ministero di benedizione verso il mondo nella e
attraverso la Comunita dei suoi discepoli.

Quando ritroviamo la stabilita della nostra identita in Cristo e la conferma
della nostra vocazione, possiamo dedicare le nostre energie e risorse non piu
per giustificarci e difenderci, ma per benedire. Come possiamo benedire
coloro che ci perseguitano? Nello stesso modo in cui siamo chiamati a
essere di benedizione a tutto il mondo. Benediciamo quando diciamo la verita
ai detrattori, nell'intenzione di aiutarli a cambiare mentalita, a convertirsi dalla
miopia del pregiudizio e dell’egocentrismo ad un Dio vicino, la cui creazione
variegata e benedetta e sempre buona.

Benedire comporta un atto deliberato e presuppone la certezza che siamo
stati benedetti. Benedire significa essere segno di benedizione, splendere in
quanto noi stessi e non un altro. Il soggetto che benedice non & 'immagine
che altri vorrebbero proiettare su di lui, né l'idea di identita di genere o di
orientamento sessuale che altri vorrebbero imporre all’individuo: noi, i
benedicenti, siamo portatori della nostra inalienabile creaturalita e sessualita,



che é buona e benedetta da Dio. Solo nella nostra corporeita (il sacrificio
vivente del v.1) possiamo essere portatori della parola di riconciliazione e
benedire. Perché sia reale, la benedizione deve procedere da creature reali
che si amano perché amate.

La benedizione non procede da un orientamento sessuale represso o
dalla paura del rigetto, ma dalla grave consapevolezza di aver ricevuto, come
Abramo, una vocazione e di essere strumenti di benedizione verso il mondo
in quanto credenti con Abramo.

Solo Dio e sorgente di benedizione. In quanto benedetti da Dio,
possiamo a nostra volta benedire Dio che ci ha benedetti e benedire chi ci
perseguita. Ma prima di pronunciare una benedizione su chi ci disprezza,
dobbiamo comprendere che chi ci condanna o ci perseguita si trova in una
posizione di svantaggio perché ristretto e condizionato dalla paura che ha
non solo degli altri ma in primo luogo di Dio e di sé stesso. Ogni forma di
violenza verbale e fisica si esprime come tentativo di reprimere il proprio
grido interiore per non doversi scoprire creatura diversa. La presenza di
persone autentiche ma diverse turba l'ordine precario dell’universo concepito
da chi non conosce veramente sé stesso né si potrebbe accettare se
dovessero crollare le colonne della costruzione del proprio io e dei suoi
“valori”.

Chi benedice vive nella stabilita del’lamore, non ha paura e pud uscire
dalla casa dell’io per raggiungere e toccare chi si nutre di paura e di odio, per
restituire la vista a chi chiude gli occhi alla complessita del reale e rivendica a
sé la prerogativa del giudizio.

Questa benedizione trascende i confini della famiglia, dell’etnia, della
stessa chiesa. Gesu dice ai discepoli: «<Benedite quelli che vi maledicono»
(Luca 6, 28), parole che Paolo riprende nel nostro testo. Ai Corinzi egli
racconta la sua vicenda apostolica e dice di sé, come prassi consolidata:
«Ingiuriati, benediciamo» (I Cor 4, 12). La benedizione ¢é piu forte della
maledizione, perché procede dal Dio della vita; lo Spirito e la parola di Gesu
trasformano in benedizione la maledizione, perché creano luce nell’oscurita e
mettono ordine nel caos.

Dove nella Bibbia si parla del dono di Dio all’'umanita, accanto all’'opera
di salvezza vi € quella della benedizione. Solamente I'una unita all’altra
costituiscono una storia. Salvezza e benedizione insieme sono segni della
presenza e dell'intervento di Dio nella storia, e insieme portano allo shalom,
alla Pace, la Promessa compiuta. Solo Dio redime, ma invita noi, suoi figli, ad
affiancarci alla sua opera di salvezza con la benedizione. In questo modo



entriamo in una nuova storia di salvezza, partecipiamo come collaboratori di
Dio alla benedizione del mondo.

Ma forse I'aspetto piu importante delle benedizioni e del benedire &
questo: la benedizione procede da Dio. Non € di nessuna comunita, di
nessun rappresentante di un gruppo etnico, di genere, di orientamento etero
0 omosessuale. La benedizione € un dono di Dio che riceviamo
gratuitamente.

Non ci possiamo meritare né conquistare la benedizione. Possiamo
soltanto riceverla! Non ce ne possiamo appropriare, ma soltanto farne
I’esperienza e trasmetterla, come luce riflessa. Possiamo soltanto
sperimentare che accada nella nostra vita e per mezzo anche nostro, nella
vita degli altri.

Nel benedire noi riconosciamo che a Dio non interessa solo la salvezza
nostra e dei nostri avversari, ma la nostra vita e quella dei nostri detrattori, in
tutte le sue possibilita e necessita, come creature tra creature. Gesu é venuto
perché anche loro abbiano la vita e I'abbiano in abbondanza. Anche chi ci
maledice deve essere salvato e liberato dalla tirannide del suo io, perché la
benedizione raggiunga ogni dimensione della sua esistenza divisa, povera e
sterile.

Nell’atto del benedire vi € la consapevolezza del perdono ricevuto da
Dio ed esteso anche ai persecutori. Nel perdonare gli altri noi li liberiamo da
quelle tenebre per le quali forse li giudichiamo; nel rifiutare di giudicare gl
altri abbiamo il potere maggiore di influire su di loro; nel benedire gli altri noi
favoriamo la guarigione delle nostre ferite, e delle ferite di coloro che hanno
indurito la mente e il cuore. La paura divide, la benedizione unisce.

Non possiamo benedire noi stessi. In quanto soggetti e individui
abbiamo bisogno che qualcuno ci benedica, che la benedizione di Dio ci
giunga dall’altro, dall’altra. La maledizione viene tolta quando veniamo
benedetti da chi ci disprezzava e diceva male di noi. Ma ci viene chiesto di
essere gli iniziatori di questo processo e di benedire i detrattori i persecutori
che non trovano in sé alcuna benedizione. Persino loro hanno bisogno di
qualcuno che li ami, che li sostenga nel doloroso processo di conversione e
di rientro in sé. La benedizione elargita e ricevuta ci apre alla verita che la
nostra vita, per essere piena e coerente, non puo fare a meno di relazioni, ha
bisogno dell’altro, dell’altra, persino di chi si oppone a noi.

Il nostro obiettivo non & conquistare o sostituirci al comando rispetto
alla struttura di riferimento etnocentrico, etero- sessista o patriarcale per



instaurare una forma di dominio incentrato sui nostri interessi. La nostra meta
e quella che Martin Luther King chiamava “la diletta comunita”, dove a
prescindere dall’orientamento sessuale, l'identita di genere, la propria
etnicita, tutti viviamo con uguali opportunita in comunita sociali e di fede in cui
si riconosca il valore inalienabile di ciascuna e ciascuno. Tuttavia, nelle sue
battaglie per i diritti civili di tutti, King affermava anche che “la pace non &
assenza di tensione, ma la presenza di giustizia”.

Se abbiamo come meta questa “amata comunita”, bisogna che iniziamo
sin da ora a benedire i nostri avversari, affinché in seguito, sostenuti dalla
nostra benedizione, essi potranno unirsi a noi in una impresa condivisa, una
cooperazione armoniosa. Non possiamo distogliere I'attenzione da cio che
realmente conta, percid siamo chiamati a non ripiegarci sulle illusioni prodotte
dall’odio e sulla separazione, che ci sbarrano la strada. Dovremo continuare
a benedire, e nel benedire costruttivamente, affermare il perdono, fin tanto
che non avremo messo a fuoco cid che desideriamo nel profondo, questa
“diletta comunita”: I'utopia di Dio.

Jonathan Terino



